PERANAN AGAMA SEBAGAI PEREKAT KERUKUNAN
DAN PEMICU KONFLIK DI DALAM KEMAJEMUKAN

(Role of religion as a glue for reconciliation and conflict stimulator in the diversity)

Sutoyo
Staf Pengajar Fakultas Agama Islam
Universita Darul ‘Ulum Islamic Centre Sudirman GUPPI Ungaran

ABSTRACT

In the modern era, human being was confronted by varius type of multiplicity in his daily life. In this
paper, the writer focuses on religion multiplicity. Religion multiplicity cannot be avoided, and it has
been Sunatullah, since the diversity of religion is caused by the existence of different interpretation
and understanding of the religion lesson. Multiplicity of varius religions majority is caused by differ-
ent theology. Religious people all over the word have universal values, in the form of : wish harmo-
nious living, happiness, respect to each other, affection and other. The Realization for is not easy
since there are many barriers and constraints. To overcome the various barriers of religious life, the
understanding of all religion’s follower is needed for solution. The understanding can be obtained by
practicing religions tolerance and dialogue. Religious tolerance means that every religion holders has
to take the different, even if it confronts their religion lesson. Besides, the solution can also be
achieved through interactive dialogue among religion holders by sitting together, talking about the
real problem to find solutions, avoiding conflict, and reconciliation among themselves.

Keywords : Religions,reconciliation, conflict stimulator.

PENDAHULUAN maupun di luar negari.

Dalam kehidupan masyarakat, kemajukan

Konflik ada di dalam setiap masyarakat
dan konflik dapat berbentuk fisik dapat pula
simbolik.

Tidak semua konflik di dunia ini mempunyai
basis keagamaan. Tetapi kenyataannya, banyak
sekali konflik terjadi atas nama agama atau
sengaja dibungkus dengan agama.

Akhir-akhir ini hampir setiap hari muncul
berita teror, perselisihan, percekcokan bahkan
perang antara agama baik agama Islam, Kristen,
Katolik, Hindu dan Budha, baik didalam negeri

(pluralitas) adalah suatu sunnatullah,
keniscayaan. Apakah kemajemukan warna kulit,
ETNIK, bangsa, bahasa, kependidikan atau
agama. Dalam tulisan ini adalah dalam kontek
kemajemukan agama baik agama Islam, Kristen,
Katolik, Hindu, Budha dan sebagainya dalam
kehidupan masyarakat.

Kita ketahui bahwa kemajemukan agama
adalah proses yang tidak dapat dielakkkan, dan
bahkan proses ini dapat terjadi dalam tradisi
keagamaan yaitu dengan berkembangnya

Sutoyo, Staf Pengajar Fakultas Agama Islam Universitas Darul 'Ulum Islamic Centre Sudirman GUPPI Ungaran 143



Jurnal Litbang Prop. Jawa Tengah Agustus 2005 Vol 3 No. 2

paham keagamaan yang terjadi dalam satu
agama. _

Realitas kemajemukan disamping pada satu
sisi merupakan mosaik yang indah, namun disisi
lain merupakan tantangan bagi dunia keagamaan.
Hal demikian disebabkan oleh karena
kemajemukan itu mengandung potensi konflik.
Kendali agama memiliki kekuatan mempersatu,
sebagai perekat kerukunan, agama juga
mempunyai potensi memecah belah. (Din
Syamsudin, 2000 : 195)

Kemajemukan bukan berarti paham yang
hendak menyeragamkan kemajemukan, bukan
singkristis keagamaan, tetapi paham ini
menjunjung tinggi keanekaragaman dan
menghargai perbedaan. Titik temu
kemajemukan bukan pada bentuk peleburan
untuk menyatu dalam satu keseragaman, akan
tetapi yang diperlukan adalah toleransi dan dia-
log terhadap perbedaan yang ada diantara
berbagai agama. Inilah peranan agama yang
perlu mendapat prioritas dan dikedepankan,
disamping peran-peran lain dalam meningkatkan
pemahaman dan kualitas keberagaman para
pemeluknya.

BAHAN DAN METODA

Di zaman sekarang, dalam kehidupan
sehari-hari manusia selalu dihadapkan kepada
berbagai fenomena kemajemukan.

Kemajemukan jenis manusia (laki-laki—
perempuan), kemajemukan ETNIK (Tionghoa,
Arab, Jawa, Sunda, Bali, dan sebagainya),
kemajemukan agama (Islam, Kristen, Katolik,
Hindu, dan Budha). Daftar kemajemukan dapat
diperpanjang sesuai kehendak dan kebutuhan
kita (Amin Abdullah, 2000 : 64).

Realitas kemajemukan yang menyatu dalam
kehidupan sehari-hari sebelum dicampuri dengan

kepentingan-kepentingan ekonomi, politik,
agama dan lain sebagainya, umat manusia
menjalani kehidupannnya yang bersifat pluralistik
ini berjalan secara tradisional, wajar-wajar saja.

Demikian juga di dalam dunia agama,
apapun agamanya juga menghadapi
kemajemukan. Proses pemajemukan agama
tidak dapat dielakkkan merupakan
SUNNATULLAH, selain terjadi di dalam satu
agama yang disebabkan pengaruh dari berbagai
macam pemahaman dan tafsir, seperti adanya
organisasi kemasyarakatan Muhammaddiyah,
Nahdhatul Ulama, Pesatuan Islam, dan lain
sebagainya.

Dalam agama lain juga tidak luput dari
proses kemajemukan, seperti agama Kristen
semula hanya Katolik yang mengandung arti
bahwa gereja adalah untuk umum dan pusatnya
di Roma. Agama Kristen yang disebut Katolik
mengalami perpecahan menjadi dua, yaitu Rum
Katolik dan Yunani Katolik (Katolik Ortodok).
Rum Katolik pun mengalami perpecahan yang
lebih berat sedikit yaitu Rum Katolik dan
Protestan dan seterusnya perpecahan itu makin -
menunjukkkan adanya hiterogenitas. (Abu
Ahmadi, 1999 : 137-138).

Agama Hindu setelah masuk Indonesia
tumbuh menjadi Hindu Darma yang kemudian
dikenal Hindu Bali karena banyak dianut oleh
orang Bali dan tidak luput di dalam agama
Budha, terpecah menjadi dua aliran atau madzab
yaitu Hinayana dan Mahayana. (Abu Ahmadi,
1999 : 86-87).

Dalam uraian di atas menunjukkkan bahwa
kemajemukan merupakan sunatullah yang tidak
dapat dielakkan baik dalam satu agama maupun
di dalam berbagai macam agama.

Kata Din Syamsudin : Proses sejarah
membuktikan bahwa paham keagamaan ini
dapat menstranformasikan agama itu sendiri.

144



Sutoyo. Peranan Agama Sebagai Perekat Kerukunan dan Pemicu Konflik Di Dalam Kemajemukan

Banyak agama-agama kontemporer
sesungguhnya merupakan “ SEMPALAN ” dari
agama induk tertentu (Din Syamsudin, 2000 :
195).

Untuk menghadapi ini Amin Abdulllah
menyatakan bahwa kesadaran akan “pluralitas™
agama-agama merupakan pandangan
keagamaan yang sehat dan tidak pula menyalahi
ajaran pokok Al Qur’an. (M.Amin Abdullah,
2000 : 82).

Sebenarnya masih banyak lagi isu dan kasus
tentang kemajemukan sebagai SUNATULLAH
yang dihadapai oleh masyarakat beragama,
dalam hal ini agama (pemimpin agama) dituntut
untuk dapat mengembangkan paradigma moral
dan etik serta kekuatan profetiknya.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Sebagai faktor penting dalam sejarah
manusia agama dapat menunjukkkan aspek
berbeda dan bertentangan, disamping memiliki
kekuatan mempersatu juga memiliki kekuatan
memecah belah, serta ikut andil bagi stabilitas
dan instabilitas. Din Syamsudin menegaskan
bahwa : kendali agama memiliki kekuatan
mempersatu, agama juga mempunyai potensi
memecah belah. (Din Syamsudin, 2000 : 195).

a. Agama Memiliki Kekuatan Mempersatu

Adanya berbagai macam agama dan
kepercayaan di dunia adalah sebuah kenyataan.
Berhadapan dengan kenyataan setiap pemeluk
agama harus memiliki sikap, bahwa agama
memiliki makna positif, mempunyai peran dan
kekuatan mempersatu dalam kehidupan
masyarakat.

Di dalam agama Islam misalnya, Al Qur’an
memberikan teladan yang sungguh amat baik.
Dalam Al Qur’an Surat Al. Hujurat disebutkan

bahwa : “Kami menciptakan kamu dari seorang
laki-laki dan seorang perempuan dan
menciptakan manusia bersuku-suku dan
berbangsa-bangsa agar saling (taaruf) saling
mengenal satu dengan yang lain. (QS. Al. Hujurat
1 13).

Ta’aruf berati saling mengenal dari berbagai
suku dan bangsa, bermakna manusia yang
bersifat majemuk tanpa melihat suku bangsa
apa, tetap harus saling mengenal dengan baik.
Al Qur’an dalam menghadapai perbedaan
bukan bersifat indiferen, artinya semua pemeluk
agama dengan caranya masing-masing
menempuh jalan keselamatan menuju yang
mutlak, yaitu saling tidak perduli, tak mau tahu.
Etika Qur’an tentang ta’aruf sangat bertentangan
dengan indiferen. Karena ta’aruf tidak hanya
sekedar mengetahui dan mengenal yang
dilakukan dua pihak, tetapi adalah saling ingin
mengetahui dan mengenal dan tidak saling
membiarkan, cuek, tak mau tahu, tentang yang
lain. (Ulil Abshar Abdala, 2004 : 11)

Al Qur’an memberi peringatan kepada
penganutnya agar tidak mencemooh golongan
lain atau kelompok lain, karena boleh jadi or-
ang atau golongan lain yang dicemooh lebib baik
dari pada orang yang mencemoooh tersebut.
Allah berfirman : “Hai orang-orang yang
beriman, janganlah suatu kaum mengolok-olok
kaum yang lain, karena boleh jadi mereka (yang
diolok-olok itu) lebih baik dari pada mereka
(yang mengolok-olokkan) dan janganlah pula
wanita-wanita (mengolok-olok) wanita-wanita
lain, karena boleh jadi wanita-wanita (yang
diolok-olokkan itu) lebih baik dari wanita yang
mengolok-olokkan) dan janganlah mencela diri
dan janganlah kamu panggil-memanggil dengan
gelar-gelar yang buruk. Seburuk-buruknya
panggilan ialah (panggilan) yang buruk sesudah
iman (seperti fasik, musyrik, kafir, munafik dan

145



Jurnal Litbang Prop. Jawa Tengah Agustus 2005 Vol 3 No. 2

sebagainya) dan barang siapa tidak bertobat,
maka mereka itulah orang-orang yang dholim.
(QS. Al-Hujurat: 11)

Kecenderungan umat beragama untuk
berlaku “TRUTH CLAIM* (klaim kebenaran)
terhadap agama sendiri merupakan kewajaran.
TRUTH CLAIM muncul baik dalam wilayah
intern umat baragama maupun dalam wilayah
antar umat beragama. keduannya sama-sama
tidak konduktif bagi upaya membangun tata
pergaulan masyarakat yang baik.

Dalam hal ini Al Qur’an mengajurkan untuk
tidak berlebih-lebihan dalam beragama dengan
menyatakan : “ Katakanlah, hai ahli kitab,
janganlah kamu berlebihan (melampaui batas)
dengan cara tidak benar dalam agamamu, dan
jangan mengikuti hawa nafsu orang-orang yang
telah sesat dahulunya (sebelum datang Nabi
Muhammad SAW) dan mereka telah
menyesatkan kebanyakan (manusia ) dan
mereka tersesat dari jalan yang lurus (QS. Al-
Maidah: 77).

Dan banyak lagi tema-tema sentral prob-
lem kemanusiaan, yang tercakup dalam bahasa
Qur’an seperti fakir, miskin, yatim, piatu,
kebodohan dan lain sebagainya, semua jauh
sebelumnya sudah diantisipasikan oleh Qur’an
sendiri.

Di dalam ajaran Kristen banyak juga ajaran
tradisional mengenai keselamatan di luar gereja,
misalnya dinyatakan : “ Penyelenggaraan illahi
tidak menarik kembali bantuan yang perlu untuk
keselamatan dari mereka yang bukan karena
kesalahannya sendiri belum sampai mangakui
Allah secara eksplisit dan berusaha menempuh
jalan benar dengan pertolongan rahmat ilaht (Lu-
men Gentium : 16). Demikian juga Deklarasi
“NOSTRA AETATE” mengatakan bahwa
gereja tidak menolak apa saja yang benar dan
suci dalam agama-agama lain. Dengan hormat

yang tulus gereja menghargai tingkah laku dan
tata cara hidup, peraturan-peraturan dan ajaran
agama tersebut (J.B Banawiratama, 2004 : 23).
Dari ajaran yang ada tersebut diatas berarti
Gereja Katolik dengan jelas menolak paradigma
Eksklusifis yang diharapkan konsili Vatikan
adalah “mengusahakan dengan jujur saling
pengertian dan melindungi lagi mamajukan
bersama-sama keadilan sosial, nilai-nilai moral
serta perdamaian dan kebebasan untuk semua
orang” (NA2) (JB Banawiratama, 2004: 24)
Dalam deklarasi hubungan Gereja dengan
agama-agama non Kristen yang disampaikan
oleh Konsili Vatikan II: “Gereja juga
menghormati dengan menjunjung tinggi orang-
orang Islam yang menyembah Tuhan Yang Maha
Esa”. Dewan yang Agung ini mendorong setiap
orang untuk melupakan masa lampau, dan
melakukan usaha-usaha yang serius bagi
terciptanya saling pengertian dan kerjasama
untuk melindungi dan mengembangkan
kepentingan-kepentingan semua orang, keadilan
sosial, moral yang sama, seperti perdamaian dan
kebebasan (W. Montgomery Watt, 2004 : 310)
Demikian Agama (Gereja) Kristen terdapat
ajaran moral yang mendukung adanya persatuan
umat manusia yang tersebar di berbagai pelosok
dunia demi terwujudnya mansyarakat dunia yang
aman, damai, adil, selamat dan sejahtera.
Memang di dalam kitab suci ada perhatian yang
rupanya mirip dengan universalisme :
umpamanya “Semua orang” (I TIMOTIUS 2:
4) yang dinyatakan kepada kita ialah bahwa
keselamatan disediakan bagi semua orang (R.
Socdarmo, 2000 : 189) dan juga sebagai buah
pekerjaaan Kristus di dalam kerendahan. Oleh
karena pekerjaaanya, Tuhan Yesus Kristus
mencapai bekal-bekal yang dapat disebut
dengan satu perkataan : perdamaian.
Perdamaian antara Tuhan dan manusia,

146



Sutoyo. Peranan Agama Sebagai Perekat Kerukunan dan Pemicu Konflik Di Dalam Kemajemukan

hubungan antara Tuhan dan manusia kembali
dengan baik, seperti yang dimaksudkan Tuhan
(R. Soedarno, 2000 : 188).

Berbeda dengan agama “langit* agama
dunia seperti Animisme, Dinamisme, Hindu,
Kong Hu Chu, Budha dan lain-lainnya, memiliki
watak yang berbeda. Penyebaran agama “bumi”
ini lebih menekankan kepada aspek
kemanusiaan (Ma’arif Jamuin, 1999 : 12).

Sebagai contoh bahwa Budha
mengingatkan bahwa yang mengajarkan agama
kepada orang lain itu tidaklah mudah. Orang
yang ingin menyiarkan agama Budha harus
memperhatikan lima hal, yaitu : (1)
membabarkannya secara bertahap dan berarah
(anupubbikatham) (2) menjelaskan berdasar
sebab yang mendaului, yang dapat
ditunjukkannya (pariyayam), (3) apa yang
diberikan berdasarkan kebaikan semata-mata
(annuddayatam paticca), (4) apa yang diberikan
bukan untuk mendatangkan keuntungan duniawi,
misalnya, harta, kedudukan, atau kehormatan
(amis‘antaro), (5) apa yang diberikan tidak
menyakiti sendiri atau orang lain, tidak juga
mengagungkan diri sendiri seraya merendahkan
orang lain (anupahacca). (K.Wijaya Mukti,
2003 :195).

Semua peran agama tersebut diatas
memberi kesan bahwa ajaran semua agama
merupakan pedoman kemanusiaan yaitu akhlak,
budi pekerti atau etika utamanya ETIKA
pergaulan umat manusia dalam masyarakat yang
sangat membantu terciptanya persatuan,
pesaudaraan antara umat manusia dari berbagai
kelompok agama, suku dan bangsa.

b. Agama Sebagai Sumber Konflik
Agama dapat diduga sebagai penyebab

berbagai konflik, yang dapat mmbuahkan

kerusuhan baik fisik maupun simbolik. Agama

yang santun dapat berubah menjadi sadis dan
brutal.

Dari berbagai ahli agama menilai bahwa
terjadinya konflik baik dalam satu dan lain agama
adalah disebabkan antara lain klaim kebenaran.
Klaim kebenaran dapat menjadi akar semua
masalah yang memicu berbagai konflik baik
dalam wilayah intern umat beragama maupun
dalam wilayah antara umat beragama. (Ma’arif
Jamuin, 2000 : 1).

Legalitas masing-masing pemeluk agama
menempatkan kedudukan agamanya sebagai
yang paling benar, jika tidak demikian maka
imannya lemah atau ragu. (Qodry Azizy, 1999:4)
Namun demikian dalam upanyanya menguatkan
wacananya kepada anggota kelompoknya tidak
perlu menyinggung agama atau kelompok lain,
agar klaim kebenaran terebut tidak semakin
mengkristal dan mengeras. Mengkristalnya klaim
kebenaran, mungkin bermula dari tafsir
pemimpin agama yang kadang-kadang belum
tentu benar. Sebab kemampuan akal manusia
itu sangat terbatas, sangat relatif, sehingga sikap
kebenaran dan fanatik terhadap hasil tafsir atas
sumber-sumber agama perlu dikritisi. Dengan
berani mengkritisi hasil intepretasi pemimpin
agama paling tidak dapat mengurangi klaim
kebenaran. Klaim kebenaran yang telah
mengkristal cenderung akan menjauhkan misi
agamanya, yang dalam agama Islam disebut
“Rahmatan lil’alamin”. Dan bahkan dapat
membentuk perilaku pemeluk agama ditingkat
bawah yang memudahkan munculnya konflik,
(Ma’arif Jamuin, 1999:3).

Sehubungan dengan klaim kebenaran, yang
sangat sensitif adalah masalah teologi. Teologi
adalah ajaran tentang kepercayaan/keyakinan
yang sifatnya transenden, ghoib tentang Tuhan,
malaikat, surga dan lain-lain. Dalam keberagaman
masalah teologi merupakan fondasi bagi segala

147



Jurnal Litbang Prop. Jawa Tengah Agustus 2005 Vol 3 No. 2

bentuk ajaran dan ibadah. Teologi ini dalam agama
Islam memiliki makna akidah adalah kepercayaan
itu tersimpul dengan kokoh dalam hati dan bersifat
mengikat. Akidah adalah segi teoritis yang dituntut
pertama-tama dan terdahulu dari segala sesuatu
untuk dipercayai dengan suatu keimanan yang
tidak boleh dicampuri oleh keragu-raguan dan di
pengaruhi oleh persangkaan. (Nasruddin Razak
, 1981:119). Ajaran Islam memfokuskan akidah
terhadap ajaran Tauhid yaitu mengES Akan Tuhan
tidak ada syarikatnya. Formulasi yang paling
indah dan pendek kalimat tauhid “LAA ITLAAHA
ILLALLAH” tidak ada Tuhan selain Alllah.

Di dalam ajaran Islam masalah akidah ini
harus dikuatkan dengan berbagai sumber
informasi baik dari tek-tek Al Qur’an, Al-Sunnah
maupun ayat-ayat kauniyah yang terdapat di
dalam alam semesta, dengan begitu diharapkan
umat Islam tidak mudah goyah oleh situasi yang
melingkupinya.

Kalau akidah ini diberikan kepada orang
[slam adalah merupakan upaya memperkokoh
keyakinan, akan tetapi bilamana sampai
menyinggung agama lain (bersifat Ekslusif),
menjadikan sentimen dari pemeluk agama lain.
Misalnya menyebut pemeluk agama lain dengan
sebutan musyrik, kafir, masuk neraka dan lain
sebagainya.

Di dalam agama lainpun banyak
kepercayaan dan kegiatan yang merugikan, baik
Kristen maupun Katolik, seperti klaim kebenaran
yang menganggap bahwa *“ tidak ada keselamatan
di luar Yesus Kristus, barang siapa yang mengenal
dan mengakui Yesus Kristus dia akan selamat,
dan barang siapa tidak mengenal dan mengakui
Yesus Kristus akan binasa (masuk neraka).
Pandangan ini sangat kuat di kalangan Kisten
tradisional masa lampau (DC. Mulder, 2004:275).

Dan banyak lagi sumber konflik yang
bersifat kemanusiaan baik dalam satu agama

ataupun di lain agama, apakah masalah
kesenjangan ekonomi, politik, suku, penyiaran
agama, pendirian tempat-tempat ibadah dan lain
sebagainya.

Untuk menghindari konflik dari berbagai
agama, para ahli menawarkan beberapa pilihan
untuk mewujudkan kerukunan, kedamaian,
saling mengenal dengan baik antara pemeluk
agama, seperti toleransi dan dialog.

TOLERANSIDAN DIALOG SEBAGAI
PEREKAT KERUKUNAN

Bagi pemeluk agama Islam dengan
berpegang Al-Qur’an, Al-Sunnah, dan fikiran
yang jernth mengajak kepada seluruh umat
beragama untuk mencari titik temu di luar aspek
teologi yang sudah berbeda sejak awalnya.
(Amin Abdullah, 2000)

Pencarian titik temu antara berbagai umat
beragama dapat melalui berbagai cara antara lain
dengan model toleransi dan dialog.

Dalam kontek toleransi keberagaman Mukti
‘Ali dalam berbagai kesempatan menulis dan
menganjurkan antara lain : “karena itu kerukunan
hidup beragama tidak akan lahir dari sikap
fanatisme buta, sikap eklusif dan sikap tidak
perduli (cuek) atas hal dan perasaan orang lain.
Kerukunan hidup beragama hanya akan bisa
dicapai apabila masing-masing bersikap lapang
dada satu sama lain. (Mukti Ali, 1979:84)

Lapang dada mempunyai arti toleransi
dengan segala indikasi dan implikasinya, toleransi
berarti tahan dan sabar atas agama dan
kenyakinan orang lain yang dianggap berbeda.
Sikap ini tidak berarti ada sikap sinkritis yang
dibuat-buat, bukan berarti setuju terhadap
keyakinan yang berbeda tersebut lalu
mengikutinya, yang oleh Mukti disebut ““ setuju
dalam perbedaan”.

148



Sutoyo. Peranan Agama Sebagai Perckat Kerukunan dan Pemicu Konflik Di Dalam Kemajemukan

Kalau Qodry Azizy, toleransi prinsipnya
tidak terganggu dan tidak mengganggu, freedom
of religion and belief serta freedom of religion
practices bisa di tolerer. Ini bukan pekerjaan
mudah, namum “harus terwujud jika konsistensi
dengan HAM”. Yang bisa dilakukan kompetisi
kebaikan tanpa harus intervensi terhadap rumah
tangga (agama atau bagian dari agama) orang
lain (Qodry Azizy, 1999 : 4)

Keterkaitan dengan dialog, harus kita akui
bahwa di dalam berbagai agama banyak hal-
hal yang sama tetapi tidak dapat disangkal bahwa
dalam berbagai agama banyak pula hal-hal yang
berbeda dan bahkan bertentangan. Kalau hal-
hal yang berbeda atau bertentangan tersebut
dikembangkan oleh masing-masing pengikut
agama secara eksklusif akan banyak terjadi
benturan yang berpotensi kepada kekerasan dan
konflik. Bukan rahasia lagi bahwa antara
kekerasan dan agama ada keterkaitan secara
signifikan dan dapat dibuktikan oleh fakta-fakta
yang tidak terhitung jumlahnya dari sejarah masa
lalu dan masa kini. Tidak ada agama yang bisa
lepas dari tuduhan kekerasan. (Herman Haring,
2003:167)

Penyelesaian konflik, diantara berbagai
pemeluk agama difokuskan pada persoalan yang
diperselisihkan oleh masing-masing pemeluk
agama atau antara berbagai pemeluk agama,
tentu saja diluar aspek teologi.

Persoalan yang dipertentangkan dan perlu
ada pemecahannya pada umumnya merupakan
tantangan kemanusiaan seperti masalah
kemiskinan, kebodohan, pemberian sumbangan,
pendirian tempat-tempat ibadah, ekonomi dan
lain sebagainya.

Untuk pemecahan masalah kemanusiaan
tersebut dengan cara duduk bersama dalam
perjumpaan, mengadakan dialog yang
konstruktif dan berkesinambungan antara

berbagai penganut agama untuk menemukan titik
temu. (Amin Abdullah, 2004 : 127). Untuk
tercapainya titik temu antara berbagai umat
beragama adalah kepentingan semua pihak dan
tanggung jawab bersama.

D.C. Mulder mengutip perkataan Hanskung
1 ” tidak akan damai diantara bangsa-bangsa,
selama tidak ada damai diantara agama-agama,
tidak akan ada damai diantara agama-agama
selama tidak ada dialog diantara agama-agama.
(D.C. Mulder , 2004 : 274). Muji Raharjo
memberi istilah dialog kehidupan atau dialog
karya diantara para agamawan-wati, tanpa
adanya dialog nilai rukun, cinta kasih yang
dibawakannya menjadi pecah berantakan.
(Mudji Raharjo, 2004 : 233).

Jadi dialog antara pemeluk berbagai umat
beragama adalah penting dan menentukan untuk
mencari titik temu dan pemahaman yang sama
tentang masalah-masalah kemanusiaan yang
dihadapi untuk mencegah terjadinya konflik
dalam rangka mewujudkan kehidupan rukun,
penuh kasih sayang diantara berbagai umat
beragama.

SIMPULAN

Kerukunan, saling menghormati, kasih
sayang antara berbagai umat beragama di dalam
kemajemukan adalah merupakan sesuatu yang
memiliki nilai universal yang harus diperjuangkan
dan dikembangkan.

Untuk merelasisasikan kerukunan dan kasih
sayang diantara berbagai umat beragama banyak
hambatan baik secara ekonomi maupun politik.
Hambatan tersebut bukan dari inti ajaran agama,
melainkan lebih ditentukan oleh para pemeluk
agama. Untuk mencapai titik temu dan
pemahaman bersama tentang masalah yang
dihadapi diperlukan beberapa cara antara lain

149



Jurnal Litbang Prop. Jawa Tengah Agustus 2005 Vol 3 No. 2

dengan sikap toleransi dan dialog.

Toleransi yaitu harus menghindari sikap
fanatisme buta, sikap eklusif, klaim kebenaran,
sikap cuek terhadap hak dan perasaan orang/
kelompok agama lain, dan lebih
mengedepankan sabar, menahan diri terhadap
agama, keyakinan, kebiasaan yang berbeda
atau malah belawanan dengan agama, keyakinan
sendiri. )

Dialog apapun istilahnya sangat diperlukan
adanya. Dialog adalah merupakan percakapan
dua pihak atau lebih dari umat beragama, yang
memiliki sifat keterbukaan, kritis, upaya saling
mendengar dan menghargai, saling belajar dan
memahami orang lain secara scksama.

Dialog interaktif dan konstruktif
bermanfaaat untuk mencari titik temu dan
pemahaman bersama dan memecahkan
masalah-masalah kemanusiaan mencegah

“ adanya konflik untuk mewujudkan kehidupan
yang rukun, damai, penuh kasih sayang, didalam
kemajemukan.

DAFTAR PUSTAKA

Abdalla Ulil Abshar, 2004, Islam, Toleransi,
dan Rekonsiliasi, Jawa Pos, Minggu 26
Desember 2004.

Abdullah M. Amin, 2000, Dinamika Islam
Kultural , Bandung, Penerbit MIZAN
Departemen Agama, 1992, A/-Qur ‘an dan

terjemahannya, Jakarta.

Elga Sarapung, Nuegroho Agueng, Alfread
B. Jogoena, 2004, Dialog Kritik dan
Identitas Agama, Yogyakarta, Pustaka
Pelajar.

Jamuin Ma’arif, 1999, Manual Advokai
Relokasi Konflik, Antar Etnik dan
Agama, Solo, Ciscore.

Mukti Ali, 1978, Agama dan Pembangunan
di Indonesia, Jakarta, Biro Hukum dan
Humas Departemen Agama.

Qodry Azizy, 1999, Peranan Tokoh Agama,
Semarang, BALIT ROHAG Departemen
Agama.

Razak Nasrudin, 1981, DIENUL Islam,
Bandung, At Almaaruf

Syamsudin M.Din, 2000, Etika Agama
Dalam Membangun Masyarakat
Madani, Jakarta, PT. Logos Wacana Ilmu.

Wim Beuken, Karl-Josep Kuschel, etal,
2003, Agama Sebagai Sumber
Kekerasan, Yogyakarta, Pustaka Pelajar
Offset.

150



